## Ursache unbekannt

Warum Thukydides die Seuche nicht erklärte

Im zweiten Jahr des Peloponnesischen Krieges, 430 vor Christus, waren die spartanischen Truppen gerade in Attika eingefallen, als zuerst im Hafen Piräus, dann in Athen selbst eine Seuche zu grassieren begann. Ihr fiel, or her viertel der attischen Bevölkerung zum Opfer. Thukydides, der selbst erkrankte, aber genas, schildert den Krankheitsverlauf bestechend genau: Fieber, eine Entzündung der Augen und ein putstelartiger Ausschlag begleiteten eine Infektion des Rachens und der Zunge, die in den Körper hinabstieg, in die Brust, wo heftiger Husten entstand, in den Magen, der mit Durchfall reagierte, schließich in die Genitalien und Extremitäten, die Überlebende oft verloren. Ein inneres Brennen verzehrte die Patienten, die Durst litten und keine Kleider mehr ertrugen. Die meisten starben nach sieben bis neun Tagen. Althistoriker haben versucht, diese Epidemie mit Pest, Typhus und einer ganzen Reihe viraler Infektionen zu identifizieren, darunter Masern, Ebola und Pocken, aber keine Diagnose passt zu dem Symptombild, das Thutwickließe her nansteckenden Charakter erkannte. Es gab in der zweiten Häffte des fünften Jahrhunderts vor Christus schon eine floriernede Medizii, aber sie scheint den Ansteckungswegen keine besondere Pachtung der Seichenkt zu haben. Thukydides bemerkte sogar, dass genesen.

Er weist der Seuche den Charakter erkannte erner Zisur un immunität genossen.

Er weist der Seuche den Charakter einer Zisur, undem er von ihr unmittelbar nach der Rede des Perikate auf die Gefallenen erzählt. Hart stößt die zivilisatorische Katastrophe auf die Gefallenen erzählt. Hart stößt die zivilisatorische Katastrophe auf die Gefallenen erzählt. Hart stößt die zivilisatorische Katastrophe auf die Gefallenen erzählt. Hart stößt die zivilisatorische Katastrophe auf

das Idealbild, das Perikles von Athen entwirft. Die Gegenüberstellung leuchtet die Fragilität politischer und kultureller Errungenschaften grell aus. Schon zu Beginn seines Geschichtswerks führt Thukydides die Epidemie als Beleg dafür an, dass der Peloponnesische Krieg die bisher größte Erschütterung der griechischen Welt gewesen sei. Die Darstellung der Seuche relativiert auch seinen eigenen historiogra-

viert auch seinen eigenen historiographischen Anspruch. Thukydides verspricht den Lesern Nutzen: Dank seiner Aufzeichnungen sein eis imstande, auch zukünftige Entwicklungen
besser zu verstehen, die aufgrund der
menschlichen Natur so oder ähnlich
wie die von ihm erzähltne Ereignisse
ablaufen würden. Will der Historiker
demnach mit seiner detaillierten Beschreibung der Seuche dem Leser das
Wissen vermitteln, um die Krankheit,
sollte sie erneut aufrauchen, zu erkennen? Kein Hellmittel wurde gefunden, keine Möglichkeit ausgemacht,
keine Möglichkeit ausgemacht,
der Krankheit vorzubeugen.
Die politischen Folgen der attischen Seuche sind offenschrichtich. Sie
schwächte Athen am Beginn des
Kriegs und verringert die Zahl seiner
wehrfähigen Männer drastisch. Anderresseits hielt der Anblick der Scheiterhaufen die spartanischen Truppen danon ab, wieder nach Attika einzufallen. Auch propagandistisch wurde die
Epidemie ausgeschlachtet. Auf der einen Seite interpretierte man sie als
im Zeichen dafür, dass die Götter die
Spartaner unterstützten, auf der ander
en Seite beschuldigte Athen Sparta,
Brunnen vergiftet und damit die Seuche ausgelöst zu haben.
Vor allem aber beobachtete Thukydides die Wirkung der Epidemie auf
das soziale Leben: Aus Furcht vor Ansteckung hätten sich einige Athener
isoliert; von ihnen seien viele gestorhen, das ich niemand mehr um sie
kümmerte. Das massenhafte Sterben
hab die Begrähnisriten außer Kraft
gesetzt, Leichname seien viele gestorhen, das sich niemand mehr um sie
kümmerte. Das massenhafte Sterben
hab die Begrähnisriten außer Kraft
gesetzt, Leichname seien viele gestorhen, das sich niemand mehr um sie
kümmerte. Das massenhafte Sterben
hab die Begrähnisriten außer Kraft
gesetzt, Leichname seien viele gestorhab die Begrähnisriten außer Kraft
gesetzt, Leichname seien viele gestorhen, das sich niemand mehr um sie
kümmerte. Das massenhafte Sterben
hab die Begrähnisriten außer Kraft
gesetzt, Leichname seien viele gestorhen, das sich niemand mehr um sie
kümme phischen Anspruch. Thukydides ver spricht den Lesern Nutzen: Dank sei

Bemerkenswert ist, was Thukydi-des nicht schreibt. Er bietet nicht nur keine religiöse Erklärung, wie sie Zeit-genossen vorbrachten, sondern ver-zichtet darauf, die Gründe für die Epi-demie überhaupt zu bestimmen. Bei einem Historiker, der begrifflich zwi-

demie überhaupt zu bestimmen. Bei einem Historiker, der begrifflich zwischen verschiedenen Formen von Urschen unterschied und es als sein Kerngeschäft ansah, Kausalbeziehungn zu erkennen, ist diese Beschränkung auf eine bloße Beschreibung der Phänomene erstaunlich. Interessierte ihn nicht, welche Umstände die Verbreitung der Seuche begünstigten?

Der in der römischen Kaiserzeit über dieselben Ereignisse schreibende Historiker Diodor erwähnt die kriegsbedingte Konzentration vieler Menschen in Athen, einen feuchten Winter, der stehendes Wasser zurückließ, Missernten, die zu einer ungesunden Ernährung zwangen, und das Ausbleiben von Winden, die Abkühlung zu bringen pflegten. Tulkydise dagegen sah das Einbrechen der Seuche anscheinend als eine Kontingenz un, die über die Athener hereinbrach und durch ihr Handeln nicht erklärt werden konnte.

JONAS GRETHLEIN

fünfzig Jahren, m 6. bis zum 11.

ker-Kongress. In die Geschichte des Facher Geschichte des Geschichte des Geschichte des Geschichte des Geschichte des Geschichte des Geschichten Steinberstanden. Im Zentrum stand die von Leopold Ettlinger und Martin Warnke geleitete Sektion "Das Kunstwerk zwischen Wissenschaft und Weltanschauung". Warnke hat die Okträge wenig später publiziert und auch die Diskussionsprotokolle dokumentiert. Die als "affektgeladen" beschriebene Atmosphäre kommt in den Mitschriften lebhaft zum Ausdruck. "Als schlechten Scherz", so berichtete "Der Spiegel", "empfanden die Gelehrten den Versuch, statt ehrwüriger Bilder, Statuen und Katherdanen auch einmal die Verfahrensweisen ihrer eigenen Disziplin samt den politischen Hintegründen zu untersuchen." Schon die erste Wortmeldung zum ersten Vortrag dokumentierte den Ünwillen des Fragestellers, sich durch Argumente auf das Vorgetragene einzulassen. In seinem Beitrag zur Rezeptionsgeschichte von Berninis "Heiliger Therese" hatte Winfried Ranke die Tendenz der Interpreten beschrieben, in der Verehrung für das zeitlos Gültige des Werks die Bedingungen des eigenen historischen Standorts zu vergessen. Warum Ranke den keine Diapositive gezeigt habe, wollte der Fragesteller wissen – eine Ermahnung, statt über Grundsätze des Fachs nachzudenken, doch bitte zum kunsthistorischen Normalbetrieb zurückzukehren. Dasselbe Unverständnis offenbarte die anschließende Wortmeldung: "Herr Ranke, nun machen SIE mal eine Beschreibung", wurde der Vortragende aufgefordert – als sei dessen Kritik an tradierten Rezeptionsritualen der unlautere Versuch gewesen, sich vor eigenen Beschreibungen zu drücken.

Der Vorschlag von Berthold Hinz, den "Bambeger Reiter" als Werk "nicht der Gotik, sondern des zwanzigsten Jahrhunderts" in Augenschein zu nehmen, sorgte der Gesten Beschreibungen zu den hemen, ongte der Gesten Beschreibungen der unlemen, ongte der Gesten Beschreibungen untenhen, on

für weiteren Unmut. In seiner Zusammenschau der kunsthistorischen Lieratur hatte Hinz demonstriert, wie die Interpreten die Skulptur wider besserse Wissen zunächst zum Ausdruck deutschen Wesens stilisierten, um anschließend zu folgern, dass nur ein Angehöriger der deutschen Volksgemeinschaft imstande sei, das Wesen dieses Meisterwerks zu erfassen. Hinz erinnerte daran, dass diese Denkfigur ihre Anfänge am Ausgang des neunzehnten Jahrhunderts genommen hatte, aber auch in den späten fünfziger Jahren noch selbstverständlich in Anschlag gebracht wurde.

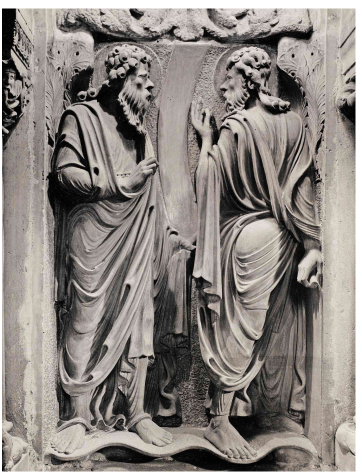
#### Geschichte der Kunstgeschichte ohne Namen

Geschichte der Kunstgeschichte ohne Namen
Noch näher an die Beschreibungspraxis der Gegenwart führte schließlich Warnkes Vortrag "Weltanschauliche Motive in der kunstgeschichtlichen Populariteratur". In größter Klarheit demonstrierte der Vortragende anhand populärer Werkbeschreibungen, wie den Autoren das Schreiben über Kunst unter der Hand zu Zuchtexerzitein geraten war, in denen autoritäre Muster von Herrschaft und Unterordnung überlebten. Den Interpreten alter und neuer Kunst erschienen die Werke vornehmlich als Ausdruck von Strenge, Zwang und innerer Notwendigskeit. Noch eine scheinbar sachliche Beschreibung des Königsportals von Chartres musste ein, beherrschendes Zentrum" ausmachen, am Naumburger Dom sollten sich die Einzelformen der Skulptur dem "Ganzen unterordnen". Die Kritik, die den Vortragenden aus dem Auditorium entgegenkam, folgte meist demselben Muster. Man versuchte, sich über die Nebenwege der Polemik einer inhaltlichen Diskussion zu entledigen. Die Zitate, hieß es, seien aus dem Zusammenhang gerissen, man habe unbedeutende Autoren, bis herunter zu Volksschullehrern" zitiert, sich sehbstgerecht in Szene gesetzt und die saubere Wissenschaft in Misskredit gebracht. Überdies erinnere die Machart der Vorträge an kabaretthafte Einlagen, wie man sie nur von Institutisfesten an Karaneval kenne. Aufschlussreicher war da sehn der Hinweis eines alternden Kollegen, seine Generation sei eben in der Überzeugung erzogen worden, dass zu den Effekten dieser Erziehung in diesem Fall auch der Einritt in die SA und später die NSDAP gehörte. Die heftigen Reaktionen konnten im Übrrigen nicht darüber hinweglisuchen, dass die zitierten Beschreibungen von führenden Vertretern des Fachs stammten, von denen nicht wenige im Auditorium saßen. Einer von Inhem aw Willibald Sauerländer. "Auf dem Treffen in Köln", so erinnerte er sich vor wenigen Jahren, "erlaubte sich Warnke keine Gefühlsausbrüche. Ohne Namen Einen von Inhem er schilbalte sich Wonke keine Gefühlsausbrüche.

Einer von ihnen war Willibald Sauerländer, "Auf dem Treffen in Köln", so erinnerte er sich vor wenigen Jahren, "erlaubte sich Warnke keine Gefühlsausbrüche. Ohne Namen zu nennen, ohne Personen zu denunzieren und zu beschuldigen, nur durch namenlose Zitate stellte er eine kunshistorische Ekphrasis bloß, welche die ästhetische Wertung mit Gewalt und Zwang. Unterordnung und Macht vermählte" im historischen Abstand nahm Sauerländer eine differenzierte, auch selbstkritische Haltung ein. Zunächst beschrieb er indes in der "Kunstchronnik", der Zeitschrift des von ihm geleiteten Zentralinstituts für Kunstgeschichte in München, die fragliche Sektion als, aunoriginellen Übertragungsversuch aus anderen Gebieten der Wissenschaft und ein Arbeitsbereich der Kunstgeschichte" und meinte damit die "gesellschaftskritischen, gar marxistischen Analysen" der jüngeren Köllegen. Im Unterschied zu vielen anderen sah Sauerländer aber schon damals klar, dass die Studienzeit der Referenten in eine "Phase der kunsthistorischen Arbeit" fiel, die durch eine "Spezialisierung der Sach

# Und wo bleiben die Diapositive, Herr Warnke?

Noch immer räumten die Kunsthistoriker dem Guten und Schönen den leeren Platz überm Katheder ein. als sie vor fünfzig Jahren in Köln zusammentraten. Seit dieser Tagung ist das Fach ein anderes. Die damals vorgetragene Kritik an den Routinen der Kunstbetrachtung ist heute unter verändertem Vorzeichen wieder aktuell.



Die disputierenden Propheten an der Chorschranke des Bamberger Doms bleiben "in der Haft der ornamental gesteuerten Linie": Diese Formulierung züterte Martin Warnke in seinem Köhner Vortrag aus dem 1962 in der Retihe der "blauen Bücher" erschienenen Werk "Deutsche Plastik der Früh- und Hochspotik" von Alexander Freiher von Reitzenstein. Im Druck fettete Warnke die Wörter "Haft" und "gesteuerten", um zu illustrieren, dass sich seine Disziplin aus der Gefangenschaft einer autoritä-ren Denkungsart noch nicht befreit hatte. Reitzenstein war 1928 von Wilhelm Pinder in München mit einer Arbeit über das Grab von Papst Clemens II. im Bamberger Dom promoviert worden; ein Jahr zuvor hatte Pinder das Buch "Der Bamberger Dom und seine Bildwerke" herausgebracht, illustriert mit Fotografien von Walter Hege. Foto Zentralimstitut für kunstgeschichte VG Bild-Kunst, Bonn 2020

forschung bei fast völliger Absenz der Me-thodendiskussion gekennzeichnet war". Das alles ist lange her. Viele der Prot-agonisten sind verstorben, Warnke im veragonisten sind versöc ben, Warnke im vergangenen Dezember, Sauerländer im Jahr zuvor. Wie stellt sich nach fünfzig Jahren eine Bilanz der Kölner Debatten dar? In vielen Punkten hat sich die kritische Perspektive von damals durchgesetzt. Die Polemik, die Ulrich Keller mit seimen Wortrag über "Rembrandt als Ware" erntete, weil er die populärwissenschaftliche Rembrandt-Rezeption als Echo der akademischen Kuntsgeschichte beschrieb, wäre heute kaum mehr denkbar.

### Die Legende vom

Künstlerrebellen
Die Kunstgeschichte hat sich erweitert und ausdifferenziert, die außerkünstlerische Bildproduktion ist ebenso zu ihrem Gegenstand geworden wie die außereuropäische Kunst. Zur Zeit der Kölner Tagung dominierte auch noch die Vorstellung, die akademische Kunstgeschichte müsse eine Art Sicherheitsabstand zur Kunstproduktion der eigenen Zeit wahren. Dahinter stand die Idee vom historischen Reifungsprozess der Kunst, die wie ein gutes Stück Fleisch zuerst im Vorraum der Geschichte abhängen musste, bevor man sich ein Urteil zutrauen konnte. Diese Fiktion einer neutralen Wissenschaflichkeit hat sich nicht halten können.

Ein Generationenkonflikt wie 1970 ist gegenwärtig nicht erkennbar. Die Drohung mit Klagen, wie sie Warnke mehrfach erreichte, gehört nicht mehr zum Repertoire wissenschaftlicher Auseinandersetzung, überhaupt ist die Schärfe der Polemik verschwunden. Diese positive Bilanz beschreibt die Lage aber nur unvollständig. Es ist nicht leicht zu entscheiden, ob die neue Friedlichkeit Ausdruck endlich erreichter Toleranz ist oder die schlechte Unendlichkeit einer von "turn" zu "turn" mitlaufenden Wissenschaft. Ausdruck von Pluralismus oder allgemeiner Indifferenz und Betriebsamkeit im Leerlauf?
Einiges von dem, was in Köln zur Debattes tand, wäre heute noch aktuell, mit anderen Zielsetzungen. Warnkes Beschreibung der Kunstgeschichte als Fach, "in dem man noch immer gerne für "Kunstkritik" – "Kunstbetrachtung" ext?", kommt einen hen och immer nicht fremd vor. Im Bereich der Gegenwartskunst muss ein nicht geringer Teil der Textproduktion als Dienstleistung verstanden werden. Eine "sprachkritische Untersuchung", wie Warnke sie vornahm, wäre auch hier angebracht, ihr Gegenstand hat sich allerdings radikal verändert. Kritik an autoritären Sprachmustern muss heute nicht länger geutbut werden. Der Jargon hat sich beinahe ins Gegentell verkehrt. Tautologisch wird die Widerständigkeit der Kunst beschweren. Das Kunstwerk widersetzt sich, ent-

lung ist das zweifellos sympathischer als die von Warnke beschriebenen Zuchtexerzitien. Eine fundierte Kritt der Kunst fallt paradoxerwise aber auch hier aus, weil man die Kunst per se zur Sache der Subversion erklärt – als sei ihr kritisches Potential seit den Avantgarden auf Dauer gestellt und müsse im Einzelnen nicht mehr argumentativ begründet werden.

Eine andere Variante zeitgenössischer Kunst scheint die Verabschiedung vom Modus der Kritik schon von sich aus nahezulegen: die Suche nach Entspannung in der Immersion. Der Betrachter soll aktiv ins Werk einbezogen werden. Sein reflektierter Abstand zum Werk, früher notwendige Bedingung der Kunstbetrachtung, gilt nun als Hindernis auf dem Weg zum unmittelbaren Erieben. An die Stelle von Kritik tritt die Affirmation, das Eintauchen, Mitmachen und Dabeisein, mithin derselbe Imperativ, der in allen anderen Räumen der Konsumption auch gilt.

Kunstgeschichte, so hatte Hinz in Köhler. Eine Selbsbefragung, wei sei vor fünfzig Jahren unternommen wurde, wäre heute wieder angebracht. Warnke hatte daran erinnert, dass Kunstwerke, "niemals Objekte sin den ein verteilt und interesselos begegnet worden wäre, sondern dass ihnen jede Generation immer auch das antut, was sie sich selbst antut".

PETER GEIMER

## Der fing ja gut an

Habermas als Erzähler

Habermas als Erzähler

Die Publikation des voluminösen Spätwerks "Auch eine Geschichte der Philosophie" von Jürgen Habermas (F.A.Z. vom 9. November 2019) stellt unbestritten ein philosophisches Ereignis dar. Dass ein öffentlich so wirkmächtiger Philosoph zum krönenden Abschluss so etwas wie eine Gesamtschau enffaltet, ist auch für jene ein Glücksfall, die seine Positionen nicht jeder Hinsicht teilen. Die eigentliche Neuigkeit zeichnet sich indes nicht auf inhalticher Ebene ab. Denn die Ausdifferenzierung der Verrunft schreitet in der Darstellung des Verfassers erwartungsgemäß in geradezu gleichmäßig ammutenden Schritten auf jenen Punkt zu, den er mit der eigenen Position markiert hat. Umständliche Nebenwege sind hier nicht nötig. In einem Interview mit dem "Kölner Stadt-Anzeiger" hat Habermas soeben erfäulert, warum er Nietzsehn nicht berücksichtigt hat. "Ich interessiere mich eigentlich nur noch für einen bestimmten Aspekt seiner Wirkungsgeschiehte – und zwar für für fatale Nettsche gewissermaßen zu sublimieren."
Überraschender als der Inhalt ist die Form, denn die titelgebende "Schichte" hat narrative Qualitäten.

Derruschender als der Inhalt ist die Form, denn die titelgebende "Geschichte" hat narrative Qualitäten. Wenn Habermas die Leser ins nördliche Gangestal führt und dort die mit Suspense geladene Geschichte vom Aufstige des Buddhismus erzählt, hört man das Lagerfeuer knistern: Ja, so war das damals mit der Brahmanen-Kaste und dem erwachten Prinzen Siddhartha Gautama. Das sind wissenssoziologische Räuberpistolen, die man immer wieder gerne hört.

zeit Joudinitus Osatutain. Dies Studensteinstein wissenssoziologische Raüberpistolen, die man immer wieder gerne hört. Erstaunlich bielbt, dass Häbermas diesen Übergang zur narrativen Philosophie im Tittel ankündigt und gleichwohl im Text zurückweist. Paradigmistisch deutlich wird dies in der Art und Weise, in der er mit Hans Blumenber werfährt. Dieser wird gelobt für den Aufweis des Arguments, dass die Neuzeit ihre Legitimation aus sich selbst schöpfen könne. In der Auseinander zeit und Karl Löwith ist Blumenberg ein gerngescher zur mit Carl Schmitt und Karl Löwith ist Blumenberg ein gerngescher Bundessgenose, der jedoch, wie Habermas kritisch anmerkt, negativ unf den Monotheismus als Kontrastfoner Bundesgenosse, der jedoch, wie Habermas kritisch anmerkt, negativ auf den Monotheismus als Kontrastfolie fixiert gewesen sei. Immerhin, so Habermas, habe Blumenberg, die Legitmität der Neuzeit gegenüber allen Konstruktionen einer Verfallsgeschichte als eine dank besserer Argumente erstrittene Entkoppelung von ihren geschichtlichen Bindungen verteidigt". Doch hier endet der Satz noch nicht. Er setzt sich hinter einer Klammer mit dem Hinweis fort, Blumenberg habe all dies getan, um dann freilich selbst in die Rhetorik einer Arbeit am Mythos' auszweichen ... "Als Tiger oder mit Sibylle Lewischaroff vielleicht als Löwe der Aufklärung gesprungen, als Faulbettoner der Satze." Diese Einschätzung erstaunt nicht mit infürer Kürze. Wenn man der Meinnur in fürer kürze. Wenn man der Meinnur in han der Meinn

Neuzeit-Buch izgendwann falsch abgebogen, kömte man dies durchaus ausführlicher begründen. Ist die Frage
nach der Vermunft des Mythos, dem
Ineinander von Argumenten und Erzählungen, so abweeigig? Habermas
selbst betreibt nicht nur eine narrative Philosophie, sondern räumt ausdrücklich die Legitimität erzählender
Interessenartikulation im demokratischen Prozess ein. In der empirischen
Deliberationsforschung heißt das
schortpelling? Marginaliseiter Gruppen müssen sich nicht von Anfang an
in geschliffenen Plädoyers äußern
und ausformulierte Gesetzesvorschläge zur Abstimmung stellen, sondern
können erst einmal erzählen, was sie
erleben und was ihnen widerfahren
ist. So manches Argument kommt zumächst im Gewand einer Geschichte
daher, ja womöglich kann es sich von
diesen Hüllen nie frei machen.
Dass Habermas Blumenbergs Versuche, solche mythomorphen Formen
von Vernunft genauer zu verstehen,
einfach als Rhetorik abut, entbehrt
nicht einer gewissen Ironie. Denn geeinfach als Rhetorik abut, entbehrt
nicht einer gewissen Ironie. Denn geriade die Leitdifferenz von bloßer Rhe-

von Vermunft genauer zu verstehen, einfach als Rhetorik abut, entbehrt nicht einer gewissen Ironie. Denn gerade die Leitdifferenz von bloder Rhetorik einerseits und echter Vermunft andererseits ist aus Blumenbergs Sicht in Frage zu stellen. Dass schon Platons Kritt der Rhetorik mit recht groben rhetorischen Mitteln arbeitet, stillingst ein Gemeinplatz. Ausgerechnet Blumenberg, der davor warnte, der Vorwurf der Rhetorik könne zum Exklusionstrick werden, muss sich nur om Habermas sagen lassen, er habe sich in Rhetorik geflüchtet. Eigentlich läge es nahe, die Pointer des tittligenstein der Sich in Rhetorik geflüchtet. Eigentlich läge es nahe, die Pointenberg zu erfaltern. Denn genau im Modus eines sich selbst relativiernenen Vorschlagens, eines Ansinnens, wie Kant formulieren würde, trit auch Blumenberg zu Arzheit am Mythos' auf. So könnte es gewesen sein, gibt er zu verstehen, wenn er über den frühen Menschen spekuliert. Und so wär denn auch die Geschichte von Jürgen Habermas ein mögliche Art, von einer Sanzes nie vor Ausphaben, die wir als Ganzes nie vor Ausphaben Geschichte erzählen – ein andermal. FELIX HEIDENREICH